
17

CHIPUL NOSTRU

György Bözödi scrie despre secuii iudaizanţi că priveau în Biblie ca într-o
oglindă: „Printre cărţile profeţilor li s-a părut că-şi zăresc propriul chip…“ Cred
că-n zilele noastre multe sute de milioane de oameni (a cîta parte din globul
pămîntesc?) pot spune despre ei acelaşi lucru, practic toţi cei ce se nasc şi cresc în
cultura iudeo-creştină. Căci Biblia e lectura fundamentală, pentru mulţi unica, e
Cartea însăşi – chiar şi pentru analfabeţi.

…Eu însă aş vrea să mă refer la perioada cînd, în zorii vieţii noastre, în faza
foarte timpurie a copilăriei, ne întîlnim cu Dumnezeu, cu credinţa. Cînd carte nu
există – încă.

Cînd sînt – în lume sau faţă în faţă cu lumea –, într-o irepetabil de firească
nemijlocire, doar eu.

Fiecare om îşi are propria experienţă în ale credinţei. Din clipa cînd devenim
conştienţi că trăim şi începem să ne răspundem ce e moartea, trebuie să ajungem,
pe calea concluziilor trăite cît mai personal, la un fel de împăcare: în ceva trebuie
să credem. Degeaba abate o religie instituţională sau alta trăirea personală a
începutului de lume spre un sistem de formule şi simboluri îndeobşte admis; chiar
şi atunci rămîne în fiecare dintre noi coerciţia trăirii, simţirii, reprezentării, cu



minunatul ei produs individual: imaginea clipei în care

credinţa prinde rădăcini, imagine ce se întipăreşte
pentru toată viaţa în conştiinţa noastră.

Pe nou-născut îl aşteaptă deja credinţa sa: e botezat
etc. Pentru întrebările, îndoielile sale sînt pregătite de

mult răspunsuri. Şi totuşi, drumurile pe care le parcurgem cu toţii sînt incredibil
de personale pînă să ne descoperim, după trăirea instinctului religios, credinţa.

Instinct universal.

Printre trăirile care mi-au marcat adolescenţa, una – fundamentală – a fost cea
cînd mi-am dat seama de chemarea pe care aş fi putut s-o am pentru mai multe
religii. Cuşmed, Atid, Crişeni, Bezidul Nou, Sîngeorgiul de Pădure – sînt cele
cinci localităţi prin care curge apa Cuşmedului, rîul Cuşmed (sau, simplu,
Cuşmedul). În dreptul Sîngeorgiului de Pădure, acesta se vărsa în Tîrnava. Căci,
din 1989, în amonte de Sîngeorgiu, apa adunată dincolo de barajul ce închide
valea a potopit Bezidul Nou, care nu mai există. Cum a fost în stare acest firav
rîuleţ, cu izvorul în preajma localităţii Cuşmed, să se umfle, după cîţiva kilometri
de ocoluri, la asemenea proporţii – e pentru mine lucru de mirare. M-am născut la
Cuşmed; am trăit pînă la vîrsta de nouă ani în locuinţa învăţătorului, lîngă bise-
rică, în partea dinspre munte a satului. Tata a fost învăţător, aşa că am trăit tot tim-
pul în astfel de locuinţe pentru institutori, în preajma bisericilor. Ferestrele dădeau
spre piaţa satului, iar grădina se învecina cu cimitirul şi zidul din jurul bisericii.
La cîţiva paşi, spaţiul nelimitat, cîmpia şi, destul de aproape, muntele, pădurea.
„Atidul e capătul lumii, iar de acolo mai sînt şase kilometri pînă la Şiclod“ – sună

18

În vale, rîul Cuşmed; în zare,
la poalele dealului Firtoş, 

colinele ascund Inlăcenii, iar
în partea stîngă, sus, 

a fotografiei satul Atia…





mult-citata zicală; dincolo de Şiclod nu mai e într-ade-
văr nimic, de asta – copil fiind – m-am putut convinge
în repetate rînduri.

Şoseaua din faţa bisericii şi a casei învăţătorului din
Cuşmed se avîntă pe coasta muntelui şi, după cîteva
serpentine, se termină în piaţa din mijlocul satului
numit Şiclod. De la marginea satului, de pe munte,
unde te poartă şi de unde te aduc doar cîteva poteci, se
poate vedea, în depărtare, o vale. În curbura dinspre
Cuşmed a muntelui e o stîncă: Piatra-Mare. Relativ
aproape de casa noastră. Cît e ziulica de mare, puteam
să casc ochii la ea, să bat, împreună cu copiii mai mari,
drumul pînă la poale, iar de pe vîrf (punctul cel mai
înalt din ţinut) să-mi rotesc privirea de jur împrejur; şi
de aici se putea vedea o vale mai îndepărtată. La
picioarele Pietrei-Mari, era un izvor. Mititel, obişnuit.
Cu apă rece şi curată: bună de băut. Izvor ce-şi susură
domol apa tot timpul vie într-un firicel şerpuit căruia, la
cincisprezece-douăzeci de metri de-acolo, i se zice rîu.
Rîul Cuşmedului. Cum e posibil să ţîşnescă apă pe
culme de munte, de unde şi cum se ridică apa acolo –
erau pentru mine, fraged copil, taină şi minune.

O apă curgătoare cu totul neîncadrabilă: la izvor, mai
poţi să bei din ea, ajunsă rîu însă – ba.

Rîul, pe care o vită mai însetată ar putea să-l soarbă,
e în stare totuşi, după un curs de un kilometru şi jumă-
tate, să acţioneze, o dată ajuns în sat, o moară hi-

draulică. Din loc în loc, adîncimea e numai bună ca pruncii să facă baie şi să pes-
cuiască. Verile însă, rîul aproape că seacă.

Stă şi se minunează omul unde dispar în astfel de situaţii peştii. Uneori,
povesteşte mama, era cîte o secetă că fîntînile secau, iar din apa băltind ici-colo
în matca pîrîului se adăpau cel mult animalele. Apa de băut se aducea din satele
de dincolo de munte, de pe valea Tîrnavei, în butoaie aşezate în căruţe. Şi, pentru
că se usca şi iarba, copiii erau trimişi să adune frunze din pădure, care erau puse
la uscat, ca animalele să aibă asigurat nutreţ pentru iarnă. 

Vară de vară, albia Cuşmedului se întinde de-a lungul văii ca o piele uscată de
şarpe, iar apa sticleşte doar ici-colo, printre pietre. Aproape de necrezut, acest
pîrîiaş e – destul de des – în stare să se şi reverse potop peste sate, să ia cu el
copaci, pietre, garduri; ba, umflîndu-se pe neaşteptate într-o noapte, s-a întîmplat
să ducă cu el chiar şi o casă, iar trupul unui copilaş înghiţit de ape a fost găsit abia
mai tîrziu.

20

În colţul din stînga sus, sub Pia-
tra-Mare, bănuim, între cei doi

arbori, izvorul Cuşmedului.



Dacă pe aceste meleaguri au trăit oameni şi acum cîteva mii de ani, aceştia tre-
buie să fi nutrit faţă de el teama sau adoraţia pe care o resimţi faţă de un zeu.
Relaţia mea cu apa a fost, în orice caz, cea a omului din naraţiunile biblice. Mulţi
ani mai tîrziu, la sfatul şi cu sprijinul prietenului meu mai vîrstnic Miklós Mészöly,
am cumpărat în amonte de Budapesta, pe insula Kisoroszi de la cotul Dunării, 
o căsuţă de vacanţă din lemn. Casa e aşezată într-unul dintre punctele cele mai
înalte ale insulei. Dacă privesc în jur, mă simt ca în valea Cuşmedului, dar, oricît
ar părea de copilăresc, faptul că ştiu că Dunărea nu seacă şi că se poate prinde
mereu peşte îmi dă un sentiment de bine. „Şi e mult vînat mic“ – mi-a spus Mik-
lós, după ce, enumerîndu-i avantajele pe care le oferă insula, mă îndemnam parcă
să fac tîrgul. A ajuns foarte de tînăr pe front, apoi în captivitate. De vreo trei
decenii, duce pe insulă existenţa simplă şi puritană a omului trecut prin multe,
care se aşteaptă la orice. A ştiut exact de ce am şi eu nevoie, la vreo treizeci de
kilometri depărtare de Budapesta: de libertate, de deschidere. Şi de siguranţă. Fie
şi doar cu „minimul de subzistenţă“, asigurat aici, în proximitatea naturii, chiar şi
pentru vremuri veterotestamentare.

21



Copil fiind, la Cuşmed, după rînduială şi obicei, mă simţeam ales, apărat – cum
simţeam de altminteri despre noi toţi: muntele îmbrăţişează ocrotitor; pe culme,
ca printr-o minune, îşi are izvorul o apă curgătoare, iar în vremuri de restrişte,
oricînd te-ai fi putut face nevăzut în pădure. Dacă a trăit cu-adevărat aici acum
cîteva mii de ani, omul cred că trebuie să fi adorat şi Piatra-Mare ori pădurea.

În ce mă priveşte, am trăit cu istoria într-o relaţie cu adevărat nemijlocită.
Conştiinţa mea istorică de prunc îşi trăgea seva din elemente ale realităţii din
preajmă. Ctitorul bisericii din Cuşmed a fost Ioan de Hunedoara, tatăl regelui
Matia. Legendele despre cei doi erau încă vii. Odinioară, un tunel ducea din bi-
serică pînă la marginea pădurii. Aici îşi aflau adăpost locuitorii satului dacă erau
nevoiţi să se refugieze din faţa tătarilor. Intrarea surpată a tunelului n-au căutat-o
doar arheologii – întreaga copilărie mi-am petrecut-o încercînd s-o descopăr; cred
că şi azi mai scotocesc copiii din Cuşmed după ea…

Familia din Cuşmed a mamei mele se trăgea din Inlăceni, un sat din apropiere,
situat pe un lanţ muntos, în ţinutul unde, sub stînca numită Calul lui Firtos, îşi are
izvorul un alt pîrîu. La marginea Inlăcenilor, se pot vedea urmele fostului drum
roman şi ale unui claustru. Multe dintre pietrele cioplite ale claustrului au fost uti-
lizate de cei din Inlăceni la zidirea propriilor case. În copilărie, am vizitat un grajd
din a cărui fundaţie privea spre iesle Ianus cel cu două chipuri. Grajdul ar fi fost
păcat să se demoleze, aşa că proprietarul a preferat să permită vizitarea lui cu scop
muzeal, cultural.

Tuburile îmbinabile ale apeductului construit de romani s-au păstrat atît de bine,
încît am văzut o gospodărie în care stăpîna inventivă trimitea prin ele apa de la
fîntînă la adăpătoarea din curtea de păsări. Biserica din Cuşmed – ca orice bise-
rică transilvăneană, în general, oricît de mică – seamănă totuşi cu o cetate. În
copilărie, orice biserică ce aducea a cetate o socoteam ilustrarea cîntecului Puter-

nică cetate ne e nouă Dumnezeu.

Pe poarta ce dădea în ţintirimul bisericii reformate din Cuşmed puteam intra
oricînd. Grădina noastră, biserica, cimitirul erau, pentru mine, locuri de joacă.
Orice se-ntîmpla în biserică – hop şi eu. La orele de religie, am început să mă duc
foarte de timpuriu, ca şi cu tata, la şcoală: „în hoinăreală“. Instituţia hoinărelii era
prezentă ca un fel de serviciu de păzit copiii. Copiii mai mici, care nu aveau încă
vîrsta de grădiniţă sau de şcoală, erau trimişi împreună cu cei mai mari („în
hoinăreală“) la grădiniţă, la şcoală – să aibă cineva grijă de ei.

La orele de religie, mă duceam în văzul tuturor, dar „în taină“. M-am născut în
1950, cînd a început să bîntuie dictatura proletară, să se ascută lupta de clasă etc.
Tata, ca învăţător, avea de luptat împotriva „reacţiunii clericale şi a înşelării
poporului prin religie“. Copiii trebuiau opriţi să meargă la orele de religie.
Duminicile, el era obligat să organizeze activităţi şcolare, pentru ca tinerii să nu
se poată duce la biserică.

22



Tata şi-a făcut de altminteri studiile în şcoli confe-
sionale catolice; el a fost ultimul învăţător cu astfel de
pregătire din satul său (învecinatul Atid). După
închiderea acestor şcoli, a predat în alte aproximativ
zece instituţii de învăţămînt de stat; pe atunci, învăţă-
torii erau transferaţi, uneori lunar, în scop educativ,
pentru ca nu cumva să aibă vreme să organizeze pe
undeva ceva „împotriva democraţiei populare pe cale
de afirmare“. A reuşit, în cele din urmă, să rămînă, timp
de un deceniu, pe loc în Cuşmed, satul în care se năs-
cuse mama.

Familia mamei mele este unitariană. Bunicii s-au
mutat din unitarianul Inlăceni în reformatul Cuşmed şi
au devenit reformaţi („nu e mare deosebire“ – spunea
bunicul, răposatul Sámuel Török), cu toate că se simţeau încă unitarieni. Fratele
bunicii a fost, vreme de aproape patru decenii, pastorul bisericii fortificate uni-
tariene de la Dîrjiu. Era un om vesel, iubitor de viaţă, numit uneori preot secular,
pentru că organiza cu tinerii din Dîrjiu spectacole de teatru. Biserica fortificată e
renumită datorită stilului arhitectonic şi neasemuitelor sale fresce medievale.

23



Odinioară, biserica din Cuşmed a fost şi ea catolică, avînd pe un perete, sub stra-
turile de var ale epocii reformate – după mărturia bătrînilor – o frumoasă frescă
cu Fecioara Maria.

Pe mine – în spiritul epocii şi din cauza postului ocupat de tata – nici n-ar fi avut
voie să mă boteze. Am fost botezat pe ascuns în biserica romano-catolică din Atid,
unde Márton Szávai, bunicul după tată, a fost „epitrop numit pe viaţă al consiliu-
lui parohial“. Iar orele de religie le-am făcut la biserica şi parohia reformată din
Cuşmed. Sub cuvînt că, pe timpul cît stau acolo, pot să fiu supravegheat.

Am primit educaţie religioasă la parohia reformată din Cuşmed, ca urmaş
botezat catolic al unei familii catolice pe linie paternă şi al uneia unitariene pe
linie maternă. Ca să mă exprim limpede: esenţială era nu confesiunea protestantă
calvină, ci religiozitatea ca atare. Căci tata (cu cîţiva ani mai devreme, dascăl
romano-catolic) şi colegii săi învăţători le predau copiilor în şcoli (chiar şi la şe-
dinţele cu părinţii, tot asta trebuiau „să prelucreze, în scopul lămuririi părinţilor“)
că Dumnezeu nu există, iar Biserica nu e altceva decît un instrument de prostire a
poporului. Tînărul preot reformat din Cuşmed şi soţia lui erau în relaţii bune cu
tata şi mama, tînăra pereche vecină. În public, nu se arătau împreună. Căci tata nu
avea voie să aibă legături cu reacţiunea clericală. Adoram orele de religie – pen-
tru mine, ele erau un fel de după-amieze de poveste.

În principiu, m-aş fi putut naşte în altă religie, chiar şi musulmană, să zicem –
însă „epica“ Bibliei  m-ar fi atras în orice loc, în orice epocă istorică mai presus
de orice.

De frecventat am
frecventat eu şi biserica
catolică, şi am făcut şi
ore de religie. Aflat în
vizită la Atid, la bunicii
pe linie paternă (de
multe ori, din cauza bo-
lilor tatei şi a altor ne-
cazuri, mă primeau atît
bunicii din partea tatei,
cît şi cei din partea ma-
mei), bunicul mă ducea
la biserica catolică, la
misă, ori mă trimitea
împreună cu copiii mai

24

Albia (bună şi de bătut cu
piciorul) a Cuşmedului



mari la orele de religie, unde nu constatam nimic deosebit: seducătoarea – pentru
mine – epică biblică era aceeaşi…

Era epoca în care tata a trebuit să devină obligatoriu materialist şi ateu, fapt pe
care familia – înclinîndu-se în faţa constrîngerii vremurilor şi lăsîndu-l pe tata
pradă capriciilor istoriei – l-a acceptat. „Dacă doar în felul ăsta poţi rămîne în
viaţă, atunci fii comunist!“ Cam aşa gîndea bunicul despre fiul său, şi dădea de
veste cu glas tare (priceapă cine poate!): „Nici că se poate comunist mai mare
decît unul care respectă decalogul.“ Soluţie pişicheră, pe care o iscusită gîndire
personală o găsise pentru un paradox de conştiinţă. Prin asta le dădea bătrînul de
ştire celor cu scara de valori deopotrivă cu a lui (fusese epitrop al consiliului paro-
hial catolic): „Băiatul meu acum e comunist, dar e cu frică de Dumnezeu“; în ce-i
priveşte, reprezentanţii puterii, tot timpul numai ochi şi urechi, chiar dacă o
asemenea laudă nu le făcea plăcere, tot nu puteau spune, nu puteau susţine că ade-
văratul tovarăş nu trebuie să respecte cele stabilite de textul decalogului…

Primele licăriri ale conştiinţei mele de fraged copil îmi spuneau că lumea din
jurul meu (foarte divizată, pestriţă confesional) împărţea oamenii în două grupuri:
unii cu frică de Dumnezeu şi, alţii, pentru care nimic nu e sfînt: nici Dumne-

zeu, nici omul.
Cu împărţirea eram de acord, dar în copilărie expresia cu frică de Dumnezeu

m-a pus multă vreme în încurcătură.

De ce să trebuiască să te temi?
De ce să te temi de BUNUL DUMNEZEU?

Dacă mi-aduc şi azi aminte – cu bucurie? – de perioada timpurie a copilăriei
mele e pentru că de nimic pe lume nu-mi era frică. Nici de Dumnezeu, cu toate că
am trăit necontenit în apropierea casei sale. Mi-l închipuiam ca pe un bătrîn
împovărat de ani, cu părul alb, care nici măcar corp nu are; doar un cap mare,
vechi în zile, care ocupă totul, care e tot timpul cît tavanul. Şi, cum biserica era
locul cel mai amplu unde mă puteam uita la tavan, pentru mine Dumnezeu era cu
adevărat acasă în biserică. În acea biserică din Cuşmed mă fermeca întotdeauna
acustica. Amplifica sunetul. Serile, mă rugam deseori; la bunici, la culcare, înainte
de a adormi, ne rugam mereu. „Împreunează-ţi mînuţele, Géza!“ Acasă, nu trebuia
să mă rog. „Nu-i nimic că acasă nu te rogi – spuneau amîndouă bunicile şi
străbunica –, mă rog eu pentru tine seară de seară.“ Îmi băgaseră deja bine în cap
că, dacă mă dau de gol că obişnuiesc să mă rog, tata ar putea avea de suferit.

Străbunica din Atid (bunica tatei) avea deseori grijă de mine. Cînd tata era bol-
nav ori cînd părinţii mei erau mai ocupaţi, o chemau la noi pe străbunica. Cu ea
cred că am stat de vorbă cel mai mult în viaţa mea. Era o bătrînă reformată foarte
credincioasă, răspîndea parcă în jurul ei ceva din atmosfera războaielor religioase.
Pe ginerele ei, bunicul, epitrop al consiliului parohial, catolic, nu-l avea la inimă.

25



Cred că acesta era unul dintre puţinele simţăminte negative pe care şi le-a îngă-
duit în viaţă. Lucrul cel mai rău pe care-l spunea despre bunicul era atît: „Ăla e un
papistaş“ şi adăuga numaidecît: „Dar tu trebuie să-l iubeşti, pentru că e bunicul
tău.“ În ce mă priveşte, chiar îl iubeam pe papistaşul acela bătrîn, dintr-o bucată,
optimist, care toată viaţa nu mi-a fost doar bunic, ci şi prieten, tovarăş de joacă –
dar n-am putut să pricep de ce e papistaş. Străbunica m-a tot lămurit (ani de zile),
pînă m-am luminat, iar cînd m-am luminat, atunci n-am mai înţeles ce e rău în
faptul că cineva e papistaş. „Nu-i nimic rău“ – mă liniştea străbunica, şi se căia,
cred, a mia oară că a lăsat să-i scape ceva rău despre bunicul.

O iubeam tare mult pe bătrînica aceea inimoasă,
străbunica mea Eszter Kovács. Şi numele ei îmi plăcea.
„Cînd o să cresc, o să am nevastă, o să mi se nască o

fetiţă şi o s-o botez Eszter“, îi promiteam, cînd voiam să-i spun ceva foarte fru-
mos. Erau clipe în care străbunica închidea ochii, răsufla adînc, iar eu o urmăream
cu atenţie dacă lăcrimează cu adevărat. Căci voia să ţină secret lucru ăsta…

La vîrsta de douăzeci şi şase de ani, într-un orăşel transilvănean, într-o frumoasă
zi de sfîrşit de august, am declarat la sfatul popular local naşterea fetiţei mele,
Eszter Szávai. Doamnele funcţionare, pe care le întîlneam deseori şi cărora nicio-
dată nu scăpam prilejul să le tot spun cît sînt de minunate şi că am faţă de ele cea
mai adîncă veneraţie din lume, doamnele, aşadar, m-au întrebat: „Dragă Géza, de

26

Vedere panoramică din turnul
din Cuşmed





ce-i puneţi fetei un nume atît de evreiesc?“ La care eu am avut un acces de rîs şi
am privit, cu sufletul, spre cer: „Ei, iată răsplata, nimic nu rămîne neplătit: l-ai
făcut papistaş pe bătrîn, acum ţi se dă îndărăt…“ Străbunica era la acea dată de
patru ani dusă în lumea celor drepţi. Pentru că s-a stins chiar în timpul unei sesiuni
de examene, părinţii mi-au scris abia după aceea că „am înmormîntat-o pe
străbunica“. Nu m-a surprins, pentru că, după unul dintre examene, la un pahar cu
vin, într-un restaurant, i-am mărturisit doamnei din acea vreme a inimii mele că
simt că străbunica, marea mea parteneră de discuţie, e bolnavă şi e pe moarte…
Lucru pe care-l amintesc acum doar ca să pot spune: mai că mă simt apt şi pentru
vreuna dintre religiile întemeiate pe telepatie, pe parapsihologie…

Copil fiind, nu mă temeam de Dumnezeu. Străbunica mi-a explicat că de Bunul
Dumnezeu nu trebuie să-ţi fie frică; doar oamenii răi au a se teme, căci pe ei îi
pedepseşte.

Serile, cînd ne rugam şi mă lăsau de unul singur, mă uitam la chipul bătrîn,
cărunt al Bunului Dumnezeu de pe tavan, căci tot timpul era mare cît tavanul. Cel
mai mare din biserică. Oricît de mică ar fi fost însă odaia pe al cărei tavan
priveam, auzeam glasul uriaş al bisericii. Nu spunea niciodată nimic, dar îmi
răsuna în urechi: era ceva ca sunetul unei gigantice sfîrleze. Cînd străbunica mă
liniştea, spunîndu-mi că Bunul Dumnezeu e peste tot, că e, aşadar, tot timpul cu
noi, încercam să-l văd şi afară, sub cerul liber. Căci credeam că, dacă l-aş zări
afară, chipul lui n-ar acoperi doar tavanul unei odăi sau al bisericii, ci bolta ceru-
lui în toată întinderea ei – şi aşa, amplificat, aş fi vrut să-l privesc în faţă. Cred că
tocmai cerinţa de a-l privi în faţă făcea să aibă doar chip, iar corp nu. 

Teama am simţit-o pentru prima oară la mama. Grav bolnav, tata era deseori dus
la spital, cazuri în care venea să doarmă nopţile la noi străbunica ori sora mamei,
ca să nu rămînem singuri. Serile, mama încuia cu grijă toate uşile, trăgea ferestrele
şi punea securea lîngă uşa odăii. Nici atunci nu-mi era frică de beznă. Simţeam că
străbunica are dreptate: Bunul Dumnezeu e prezent, e mereu şi peste tot cu noi…
Această prezenţă mi-era destul de greu să mi-o închipui ziua, dar seara, noaptea,
în întuneric, Îl simţeam cu adevărat veghind asupra noastră. Despre El, vorbeam
doar cu străbunica. Străbunicii puteam să-i spun totul, puteam veni 

în faţa ei cu orice idee. Această bătrînă incredibil de puritană şi virtuoasă spunea
vorbe urîte doar cînd mă cita pe mine. În intimitatea familiei, îşi aducea uneori
aminte, zîmbind cu îngăduinţă: „Aduce micuţul Géza scăunelul, se aşază în faţa
mea şi spune, bunico, să stăm de vorbă. Despre ce să vorbim, dragul meu băieţel?
Despre toate cîte pizdele mă-sii!“ Ultima propoziţie străbunica o reda mlădiin-
du-şi vocea ca un copil mic (cum trebuie să se fi auzit din gura mea). Sublinia, şi
prin asta, caracterul de citat al cuvintelor urîte, iar faptul citării îl evidenţia – faţă
de ea însăşi şi de auditoriul ei – drept greşeală pardonabilă. Ca şi faptul propriu-
zis că venisem cu asemenea cereri. Puteam veni la ea cu orice. Bătînd drumurile cu co-

28



piii mai mici sau mai mari, noi, prichindeii, primeam de la cei mai răsăriţi decît noi
toate lămuririle imaginabile şi inimaginabile legate de fondul şi consecinţele relaţii-
lor dintre sexe, dar, ca să verific cît de juste ori false îmi sînt „cunoştinţele“, mă
puteam adresa, din lumea celor mari, cu precădere străbunicii mele. (M-am înfiinţat
cu tema asta şi la părinţii mei, dar ei s-au uitat, peste capul meu, unul la celălalt şi
au izbucnit într-un nestăvilit hohot de rîs. Degeaba s-a străduit numaidecît tata să-şi
stăpînească ilaritatea şi, încreţindu-şi fruntea a om ce acordă atenţia cuvenită marilor
întrebări existenţiale, mi-a dat să înţeleg că e gata de dialog: apăi nici că am mai stat
de vorbă cu el; nu se lasă el, puiul de bărbat, dus cu preşul!) Cînd tata a ajuns la spi-
tal, iar mama a început să se uite la mine ca la un orfan de tată, tot străbunicii am
îndrăznit să-i adresez întrebarea: „Bunico, e adevărat că moare tăticul?“

N-a zis nici da, nici nu, nici măcar tristeţe n-am zărit pe chipul ei, doar atît, că
tare mă mai iubea bătrînica asta: „Dragul meu băieţaş, să ne rugăm pentru tăticul
tău, să nu moară!“

Ne-am rugat, în perioada aceea, seară de seară.

În timp ce se juca, o fetiţă l-a pomenit pe Bunul Dumnezeu aşa: Bunuţule Dum-

nezeu! Am fost cuprins de gelozie şi invidie că ea are o legătură mai personală,
specială cu Dumnezeu. Iar în seara aceea am început, la rîndul meu, cuprins niţel
de ruşine, să mă rog aşa: „Bunuţule Dumnezeu adorat, fă să nu moară tăticul
meu.“ Simţămîntul meu de ruşine legat de modul în care mă adresasem cu
„Bunuţule“ lui Dumnezeu era atît de pronunţat, că nici măcar cu străbunica n-am
îndrăznit să vorbesc, nici în faţa ei nu lăsam să-mi scape „Bunuţule Dumnezeu!“
– doar seara, cînd eram singur sub plafon; s-a întîmplat ca, în timp ce-mi formu-
lam „cererea“, să plîng, iar bătrînul chip cărunt să fluctueze, ba mai departe, ba
mai aproape pe plafon. Am ameţit.

Am început să mă tem, dar nu de Dumnezeu…
Manifestarea – spectaculoasă, umilitoare – a înfricoşării, de fapt a temerii mele

a avut loc în mod public.
Tata îmi adusese (între două internări în spital) o bicicletă. În toată regula, cu

două roţi, cu lanţ, copie în miniatură a celor pentru oamenii mari; nu era un
vehicul cu trei roţi pentru năpîrstoci de grădiniţă, ci trebuia să mergi pe ea ţinîn-
du-ţi cu înaltă măiestrie echilibrul, lucru preţuit de ceata de copii.

Mă făleam cu ea în piaţa mare din Cuşmed, pe terenul din faţa şcolii. Unul-doi
prieteni mi-au cerut-o, dar n-am dat-o. Nici băieţilor mai mari, care te ţin din scurt
şi nu au, în general, obiceiul să ceară, ci pur şi simplu să ia. Doar că fenomenala
bicicletă, din care ceva asemănător în sat nici că găseai, ei bine asta depăşea va-
loarea a ceea ce putea fi luat cu forţa. Una ca asta nici că-ndrăzneau să facă. Unuia
însă, un băiat mai răsărit, i-a venit o genială idee practică. S-a apropiat şi s-a aple-
cat spre mine, ca să nu trebuiască să vorbească prea tare, căci avea îndoieli că ceea
ce voia să spună poate fi, de fapt, spus. Şi mi-a zis:

29



– Dacă nu-mi dai bicicleta, o să mă rog ca tatăl tău să moară la spital.
Am împietrit pur şi simplu, nici să mai scot o vorbă ori să mă mişc n-am mai

fost în stare. Dar nici nu m-am dat jos de pe bicicletă. Stăteam nemişcat pe ea şi
strîngeam ghidonul. Băiatul vedea deja pe chipul meu că a învins. Cu îndîrjirea
plină de superioritate a învingătorilor, s-a dus pînă la colţul casei de cultură, a
îngenuncheat pe piatra de acolo, şi-a împreunat mîinile a rugăciune şi, înainte de
a-şi îndrepta privirile spre cer, s-a uitat cu coada ochiului la mine.

M-am dus glonţ să-i duc bicicleta; s-a ridicat în picioare şi abia atunci mi-am
revenit şi am izbucnit în plîns. Nici n-a apucat să se aşeze bine în şa şi să se echili-
breze, că ceilalţi şi-au şi dat seama de cele întîmplate. Au tăbărît în toată regula pe
mine şi pe băiatul de pe bicicletă; trei copii stăteau deja ciorchine pe piatra din colţ
ca să poată îngenunchea. Toţi au vrut deodată să înceapă să se roage să moară tata
la spital – dacă nu le dau (mie, mie, mie!…) bicicleta numaidecît.

Felul în care m-am purtat atunci, ce am fost atunci în stare să fac – parcă nici
n-aş fi fost eu. Am început să ţip ca din gură de şarpe, să urlu. Goneam între bi-
cicletă şi copii: era imposibil să i-o dau fiecăruia dintre ei în acelaşi timp. Cu toate
că fiecare se pusese deja să se roage. Ţipetele de-a dreptul sălbatice au atras
atenţia oamenilor mari care jucau cărţi în cealaltă parte a pieţei, în faţa prăvăliei.
Nu înţelegeau ce se petrece, vedeau doar că, desigur, copiii mă agresează. Unul a
strigat spre ei doar atît:

– Băgaţi de seamă, nu vă atingeţi de micuţul Géza, că vine Samu Török şi vă
beleşte.

Cei mari se uitau semnificativ în josul drumului, de parcă bunicul s-ar fi apro-
piat cu adevărat. Stratagema le-a reuşit; fireşte, nici urmă de Samu Török (deşi
credeam că ţipetele mele, atît de sonore, le aude tot satul, chiar şi bunicul!), dar
simpla pomenire a numelui său a avut un efect magic. Era un om care a vrut să-şi
bată şi ginerele cînd acesta mi-a pălmuit vărul (pe băiatul surorii mamei mele).

Copiii au luat-o la fugă care încotro, bicicleta zăcea culcată la pămînt, mie însă
mi-era imposibil să mă opresc. Ţipam în gura mare, alergam de colo-colo, făceam
mişcări fără noimă, înfricoşat de moarte că rugăciunile se înalţă spre cer.

Cîţiva adulţi au lăsat pentru o jumătate de minut cărţile din mînă, s-au uitat în
jur, au văzut că ceata de copii s-a împrăştiat mîncînd pămîntul. Eu însă stau tot
acolo şi urlu – destul de dezagreabil –, dar pe băieţi nu e voie să-i consolezi.
Nenea Mihály T. a ridicat bicicleta din praf. N-a întins-o spre mine, ci a sprijinit-o
pe cele două roţi şi a privit la mine rînjind. Eu la el. La adăpostul clădirii, unde
ceilalţi oameni nu-l puteau vedea, acest tataie rînjit s-a urcat pe bicicletă, în timp
ce privea atent cum o să reacţionez. Nu s-a lăsat cu toată greutatea pe şa, căci bi-
cicleta de copil s-ar fi dezagregat sub el. Mai curînd, s-a prefăcut că se aşază, fapt
pentru care a trebuit să-şi îndoaie picioarele, ajungînd aproape să îngenuncheze.
Cu bicicleta între picioare. Mi-a fost teamă că o să înceapă să se roage. Socoteala
pe care şi-o făcuse s-a dovedit însă greşită, căci nici nu s-a putut menţine în

30



această bizară poziţie ghemuită de batracian, şi nici să se ridice nu mai era capa-
bil fără să se sprijine pe şaua bicicletei. Din această mişcare, roata din spate s-a
strîmbat atît de evident, încît, atunci cînd acest bărbat tomnatic, dar încă nu bătrîn
s-a ridicat şi a încercat să învîrtă roata, aceasta nu s-a mişcat. A pus atunci bicicleta
pe genunchi şi, încercînd să-i îndrepte janta şi spiţele, a început să înjure cît îl
ţinea gura: „Lua-i-ar naiba pe puştanii ăştia, s-au aşezat pe bicicletă şi au strîm-
bat-o.“ În acele clipe, nu mai urlam – doar plîngeam, omeneşte.

N-am vorbit cu nimeni despre cele întîmplate, mama aproape că m-a bătut că
am stricat, împreună cu neciopliţii ceilalţi de puştani, bunătate de bicicletă. (De
n-aş fi fost pe punctul de a deveni orfan de tată, aş fi luat-o sigur pe coajă.)

Mi-era foarte teamă: nu de Dumnezeu, ci că moare tata. Şi, mai ales, că nu
aveam cu ce să-l înmormîntăm. Adulţii familiei asta şuşoteau între ei. Familia se
temea ca nu cumva cei din învăţămînt „să-i organizeze o înmormîntare comunistă
oficială, fără preot“. Deşi preotul catolic nici nu l-ar mai fi înmormîntat pe fostul
dascăl de biserică şi învăţător, căruia îi încetase orice legătură cu biserica… L-ar
fi înmormîntat un preot unitarian sau reformat dintre rubedenii sau dintre prieteni.
Dezorientarea era totală: dacă ne opunem regimului, „ne dăm ostentativ cu reli-
gia“, atunci mama şi cu mine mai primim oare după tata vreo indemnizaţie de
văduvă sau de orfan? 

Atunci, bunicul dinspre tata a spus: „Sigur e că n-or să-mi bage copilul în mor-
mînt ca pe un păgîn. Dacă altă soluţie nu e, atunci o să-i citesc eu textul biblic.“

Cred că oameni dintr-ăştia ca bunicul sînt întemeietori de religii. Care, în vîrte-
jul capricios al lumii, instituie religia cea nouă pe propria lor conştiinţă!

31




